pzazz

Confabulations

(Irrsinn)
DIEDERIK PEETERS

Te zot om niet waar
te zijn

Pieter T'Jonck

Gezien op 27 november 2025

Le Phénix, Valenciennes (FR), in het
kader van het NEXT Festival

‘Lees maar: er staat niet wat er staat’, schreef
Martinus Nijhoff in 1934 in het gedicht ‘Awater’. Het
is het soort mededeling dat mensen nerveus
maakt. Hoezo? Hoe kan je handelen als niets is wat
het lijkt? Dat is toch te gek voor woorden?
Misschien wel. Toch handelen mensen vaak
helemaal niet naar ‘de feiten’ maar naar wat ze
denken dat die feiten zijn. Volgens Diederik
Peeters is die zin voor verzinsels een
Godsgeschenk. ‘Confabulations’ - of ‘Irrsinn’, de
lust om te dwalen in het Duits - doet die stelling
letterlijk uit de doeken.

31 DECEMBER 2025

“Ik ben tevreden om te zien hoe talrijk jullie opgedaagd zijn voor deze
voorstelling”. Het zijn de eerste woorden die Diederik Peeters uitspreekt in
‘Confabulations’. De ‘grap’ is dat hij die uitspreekt in een compleet verduisterde
ruimte. Er valt dus niets te zien. Wat noch Peeters, noch ons toeschouwers, belet
om te geloven dat er toch iets te zien valt. Welkom in de wonderlijke wereld van
de waangedachten, versie Peeters.

‘Confabulations’ kende een heel lange aanloop, met lezingen, hoorspelen of
voorstudies met de allure van een compleet afgewerkte voorstelling zoals *
Boroboroton’, in 2024 te zien op het Playground Festival in Leuven. De impliciete
conclusie van die voorstelling was dat theater in wezen een peilloos zwart gat is,
een mentale black out waarop we onze fantasieén projecteren. We zien niet wat
er objectief te zien is, maar wat we denken te zien. We fantaseren ons een
betekenis bij elkaar op basis van wat op een of andere manier onze aandacht
trekt. Anders gezegd: we ‘confabuleren’.


https://www.pzazz.theater/nl/recensies/performance/theater-een-zwart-gat

Theater dat geen finale verklaring biedt maar
het publiek de gordijnen in jaagt door de
verklaring als een tapijtje onder hun voeten
weg te trekken

Die theorie van het theater als een ‘zwart gat’ is niet nieuw: ze is zowat de
basispremisse van alle postmodern theater: theater dat geen finale verklaring
biedt die het publiek enigszins geruststelt (denk: Ibsen), maar het de gordijnen in
jaagt door de verklaring als een tapijtje onder de voeten van dat publiek weg te
trekken. Romeo Castellucci is er een meester in, maar Peeters heeft er ook een
aardig handje van weg, met veel minder pretentie — gelukkig -.

De medische blik

‘Confabuleren is echter in de eerste plaats een medische term. Het viel de arts
Carl Wernicke in de negentiende eeuw bijvoorbeeld al op dat patiénten met
ernstig geheugenverlies door alcoholmisbruik desondanks de leemtes in hun
geheugen perfect konden invullen, alsof ze zich levendig herinnerden wat er
(niet) gebeurde tijdens hun black-outs. Op dat soort afwijkingen gaat Peeters in.
Wanneer slaat ‘fantaseren’ om in ‘afwijkend gedrag’. Wat is ‘abnormaal’? Hij
verontschuldigt zich vooraf uitgebreid: hij is geen psychiater, maar een amateur,
een liefhebber.

We denken gemakkelijk dat het duidelijk is wat wel of niet abnormaal is, maar
datis nochtans slechts mogelijk doordat we een duidelijk idee hebben over wat
als ‘normaal’ te beschouwen valt. Peeters onthult fier dat een Belg, Adolphe
Quetelet, voor dat concept van ‘normaliteit’ in 1835 de basis legde met zijn
standaardwerk ‘Sur 'homme et le développement de ses facultés, ou Essai de
physique sociale’. Hij definieerde daarin I homme moyen, de gemiddelde mens. Dat
moet je strikt statistisch begrijpen: Quetelet was de eerste die begrippen uit de
statistiek en de kansberekening op sociale fenomenen toepaste. Het statistisch
gemiddelde, eens wetenschappelijk bepaald, werd echter haast meteen ook een
norm. Tot vandaag, ondanks alle pogingen om het woord abnormaal - zeg maar:
knettergek - te vervangen door neurodiversiteit.

Psychiaters ontdekken allerlei vormen van
afwijkend gedrag die ze met enige trots naar
zichzelf vernoemen.

Dat normatieve begrip van normaliteit tekende al snel ook de psychiatrische
theorie en praktijk. Vanaf de negentiende eeuw, maar zeker in de twintigste
eeuw, ontdekken psychiaters allerlei vormen van afwijkend gedrag die ze met
enige trots naar zichzelf vernoemen. Neem nu het syndroom van Capgras, dat de
gelijknamige psychiater in 1923 beschreef. De patiént lijdt daarbij aan de illusie
dat bekende personen vervangen zijn door dubbelgangers. Zo mogelijk nog
gekker (sic) is het syndroom van Cotard, dat Jules Cotard al identificeerde in de
negentiende eeuw. Wie daaraan lijdt is ervan overtuigd dood te zijn of toch
beroofd van organen zoals hart, hersenen en bloed, zonder dat zijn omgeving
dat wil erkennen.

Peeters gaat vooral uitgebreid in op het syndroom van Fregoli. De patiéntis er
daarbij van overtuigd dat diverse personen in zijn omgeving slechts
vermommingen zijn van één en dezelfde bedrieger. Hier liet ontdekker Paul



Courbon de eer aan een entertainer die erom bekend stond dat hij in een mum
van tijd de meest diverse persoonlijkheden kon aannemen. Courbon beschreef
het geval aan de hand van ene Madame P. die ergens aan de onderste sporten
van de ladder van het Parijse operamilieu probeerde te overleven. Toeval of niet:
in Peeters’ familie was er een tante Martha waarover de familie hardnekkig
zweeg sinds ze de wijk nam naar Parijs waar ze in armoede stierf. Peeters
suggereert met enig genoegen dat de Madame P. van Courbon wellicht geen
andere was dan zijn tante. Si non é vero...

Het decor loopt amok

Terwijl Peeters al die weetjes opdist gebeuren achter zijn rug, schijnbaar zonder
dat hij er zich van bewust is, allerlei vreemde dingen. Gordijnen die als vanzelf
op en neergaan, stukken stof die menselijke vormen aannemen en dan weer
ineenzakken. Het houdt niet op. Die stukken stof, een ontwerp van Christoph
Hefti, hebben opmerkelijke prints, als Rorschach testen. Peeters draagt zelf
trouwens kostuums met net zo’n prints, zodat hij wel vaker even lijkt op te gaan
in het decor.

Een enkele keer onderbreekt een stem, vanuit het niets, zijn betoog met een
schampere opmerking. Zo mompelt ene Carl-Gustav Jung (inderdaad, de
Zwitserse grondlegger van een onorthodoxe psychoanalyse) dat hij het allemaal
al eerder opgemerkt had. En dan is er nog het gastoptreden van Grégoire Blanc.
Die bespeelt een Theremin, een muziekinstrument dat reageert op de
armbewegingen van de speler, zonder rechtstreeks contact, maar je zou zweren
dat je een vioolconcert hoorde. Wat dan weer bij het verhaal van die tante
Martha lijkt aan te sluiten.

Confabuleren, als alternatief voor een leven
waar alles is wat het is en we dus geen kant op
kunnen.

Het gevolg laat zich raden. Je raakt als kijker steeds vaker het noorden kwijt.
Waar moet je kijken? Wat valt er te zien? Hoe kan je dit begrijpen? |e hebt niet
veel andere keuze dan je te verlaten op je eigen intuitie. Je maakt er je eigen
verhaal van. Dat is ook de bedoeling. Peeters besluit de voorstelling met een
warm pleidooi voor meer confabuleren, als alternatief voor een leven waar alles
is wat het is en we dus geen kant op kunnen.

Anders dan in ‘Boroboroton’ voelt die conclusie deze keer echter een beetje
geforceerd aan, als een noodstop. ‘Confabulations’ is aan de ene kant overladen
met historische, filosofische en psychiatrische informatie, maar gooit ons
anderzijds in hoog tempo erratische incidenten voor de voeten. Fantastisch
materiaal allemaal, maar het punt dat Peeters wil maken raakt eronder
bedolven. Tot die laatste oproep dus. Het stuk was sterker geweest als die
toelichting achterwege was gebleven, of gewoon overbodig was geweest. Dan
zou ‘Confabulations’ echt een sterk verhaal zijn. Nu is het dat bijna. Het wacht
nog op het moment dat het voor zichzelf spreekt — en de kijker zo helemaal voor
zichzelflaat denken.



