pzazz

Vier Muren
MARIOS BELLAS

De
verantwoordelijkheid
van de blik

; 53!

Tijs Fastré

Gezien op 21 november 2025
Predikherenkerk, 30CC, Leuven
RECENSIEWORKSHOP

Deze recensie werd geschreven in het

kader van de workshop 'Leuven
Kritiek'

Marios Bellas breekt samen met een collectief van
jonge makers het kader van de theatervoorstelling
open. ‘Vier Muren’ toont dat expliciete politiek en
meerstemmigheid daarin hun plaats hebben, maar
zoekt nog naar de vorm die dat nieuwe geheel
samenbindt.

19 DECEMBER 2025

Weinig zaken zo constant door de menselijke geschiedenis als de zoektocht naar
betekenisgeving. Een streven dat vaak uitmondt in de vorm van rituelen:
ceremoniéle gebeurtenissen waarin we een overgang benadrukken of
momenten van belang verankeren. Zo verbinden we ons in een constellatie
groter dan onszelf en richten we ons vanuit het verleden samen naar de
toekomst. Maar welke ruimte bestaat daar nog voor in tijden waarin onze
aandacht van alle kanten wordt opgeéist?

Theatermaker en hiphop-muzikant Marios Bellas creéerde rond dat vraagstuk
samen met een collectief van jonge en diverse makers het veelvormige ‘Vier
Muren’. Een voorstelling die in Leuven voor de ritueel-beladen context van de
Predikherenkerk koos. In die setting werkt Bellas bovendien niet met een
gewone podiumopstelling, maar laat hij het publiek in een cirkelvormige tribune
de scéne omringen. De toeschouwers kijken zo niet enkel naar de spelers, maar
ook naar elkaar. Verschillende blikken ontmoeten elkaar in deze ruimte, samen
wordt één kring gevormd. Spelers en publiek maken één gesternte uit.

Met leuzen voor Gaza en de niet mis te verstane
samenzang ‘Fuck de bureaucraten’ wordt



expliciete politiek niet geschuwd.

‘Vier Muren’ trekt vele vormen haar omwalling in. Tekst met een metrische
cadans loopt over in muzikale ritmes die op hun beurt door de lichamen trillen.
Het collectief van vier spelers en drie muzikanten leidt de voorstelling van
ingetogen momenten naar collectieve uitbarstingen en terug, struint door
meerdere muzikale genres (punk, hiphop, ambient...) en laat dan weer verhalen
de bovenhand nemen.

Er passeren ook verschillende talen, terwijl alle stemmen wel eenzelfde
thematiek opzoeken: ons gedeelde verleden, onze gezamenlijke beweging
richting toekomst en onze medemenselijkheid die alle ruimte daartussen zou
moeten vullen. Met leuzen voor Gaza en de niet mis te verstane samenzang ‘Fuck
de bureaucraten’ wordt expliciete politiek niet geschuwd.

Dansen in detribune?

Deze voorstelling stelt de creatie van een gemeenschappelijk geheel centraal.
Meermaals reikt ze daarvoor de hand naar het publiek. We worden aangespoord
de muzikale ritmes met de hand op het hart mee te slaan, een speler neemt
twee toevallige toeschouwers als ‘koppel’ mee op scéne en later probeert het
collectief een dansfeest op scene ook in de tribune te doen ontvlammen (een
waagstuk bij een Vlaams publiek in een koude kerk).

Wil het collectief nagaan hoe je van theater 66k
een ritueel kan maken of wil het net
benadrukken dat theater altijd ritualistische
aspecten heeft?

Alleen loopt ‘Vier Muren’ met zijn ‘meerstemmigheid’ wel tegen beperkingen
aan. Het collectief creéert een wisselend ritme tussen tekst en muziek, met
zowel hedendaagse als ‘traditionele’ instrumentatie (didgeridoo, sitar...), maar
het ene onderdeel overstemt soms het andere. Na een muzikale overweldiging
blijken vertellingen vaak niet sterk genoeg om je weer te doen focussen. Op
meerdere punten valt de tekst net te licht uit tegenover het geheel. De kracht
van de makers zit - vooralsnog - voornamelijk in het muzikale.

Die vormwissels zorgen er ook voor dat niet alle publieksinteractie even sterk uit
de verf komt. Bij aanvang van de voorstelling worden papiertjes uitgedeeld met
zinnen die het publiek kan aanvullen. Maar door die aanvullingen halfweg de
voorstelling louter afzonderlijk voor te lezen, haken ze niet zomaar in elkaar en
vallen de reacties tussen de vele plooien van het beoogde ritueel. De zinnen
tonen hoe Bellas ons zowel naar onze gedeelde én individuele geschiedenis wil
doen kijken als ons vooruit laat blikken, maar evenwaardig voelt het nog niet. De
ruimte tussen het publiek en spelers blijkt toch te zeer ingenomen.

Grenzen aan onze focus

Dat ligt misschien aan de vele vragen die Bellas wil stellen. Zo lijkt hij op
meerdere manieren zelfs ‘het theater’ zelf te bevragen. Met zijn alternatieve
opstelling van podium en publiek onderzoekt hij bijvoorbeeld de mogelijkheden
om het publiek meer deel van de voorstelling te maken. De verhouding tot de
overkoepelend rituele waarde van theater is echter minder duidelijk. Wil het
collectief, door ‘Vier Muren’ expliciet tot een ‘hiphop-ritueel’ te dopen, nagaan
hoe je van theater 66k een ritueel kan maken (door te spelen met de ruimte of



het publiek actief te betrekken) of wil het net benadrukken dat theater altijd
ritualistische aspecten heeft?

En hoe gaat de voorstelling om met het feit dat een ritueel ook zélf een gevaarlijk
gegeven kan worden, dat haar deelnemers opslokt? Bepaalde spreekmomenten
dreigen in preken over te gaan, terwijl een veelvoud aan instrumenten
klanktapijten weeft die bijna lijken te knipogen naar clichébeelden van rituelen
(zoals een didgeridoo, een fluit of handpercussie). Willen de makers ons
waarschuwen? Wijst ‘Vier Muren’ binnen de context van het rituele naar het
misbruik dat daar op de loer kan liggen?

Misschien laat ‘Vier Muren’ vooral zien dat onze
wereld woeliger wordt, maar dat dat niet hoeft
te betekenen dat we elkaar uit het oog
verliezen.

Die onduidelijke inzet neemt niet weg dat dit collectief scherp wijst op de grote
verantwoordelijkheid die samenhangt met het innemen van de theatrale
ruimte. Het toont dat een podium hebben een geladen daad is, en de gekozen
taal een wapen. Het durft die taal ook expliciet in te zetten om plek te geven aan
stemmen die het zwijgen werd opgelegd.

Zo breekt ‘Vier Muren’ het klassieke kader van een voorstelling wel open, maar
schippert het daarbij nog te veel tussen te veel vormen. Misschien toont de
voorstelling hoeveel er in dat ongebalanceerde en wisselende onderweg zijn
onherroepelijk weer wordt vergeten. Misschien laat het gevoerde onderzoek
vooral zien dat onze huidige capaciteit tot focus haar grenzen kent. Dat onze
wereld woeliger wordt, maar dat dat niet hoeft te betekenen dat we elkaar uit
het oog verliezen. Zolang we elkaar blijven aankijken, tenminste.



