
pzazz

My Nemesis
MANIZJA KOUHESTANI /
FIENE ZASADA

Het objectieve
lichaam, of het
exces van
performance art

Klaas Tindemans
Gezien op 02 augustus 2025
OLV-College Vuurtoren, Oostende, in
het kader van TAZ25

Twee vrouwelijke performers, twee personages
die (fictieve) performancekunstenaars belichamen.
Zij voeren een gesprek over de oprechtheid van
elkaars kunst, over hun innige vriendschap en
vooral over hun trauma’s. Liefde én verwijten. Het
loopt niet goed af. ‘My Nemesis’ is het eindwerk
van Manizja Kouhestani aan KASK Drama. Ze
maakte het samen met Fiene Zasada. Indringende
getuigenissen, hoe fictief ze ook zijn. Maar wel
merkwaardige keuzes over toneelspelen.        

0 4  A U G U S T U S  2 0 2 5
Volgens sommigen, zoals Gijs van Oenen, auteur van ‘Culturele veldslagen:
Filosofie van de culture wars’, wekt de geradicaliseerde vorm van feminisme,
uitgedragen door o.a. Judith Butler, vooral ergernis op bij conservatieve zielen.
Ergernis bij dat gedeelte van de burgerij dat voordien onwankelbare
zekerheden, zoals het geslachtsverschil, ziet verdwijnen ten voordele van een
universele queerness. Alle identiteitsoorlogen - sociaal, etnisch, seksueel - zijn
allemaal gelinkt aan de gender trouble, die witte cismannen van hun culturele
privileges zou beroofd hebben. Alle andere menselijke distincties zijn
contingent, ze zijn nooit absoluut, in steen gebeiteld: klassenverschillen kunnen
bestreden worden, etnische verschillen kunnen theoretisch genegeerd worden,
culturele verschillen zijn tijds- en plaatsgebonden en kunnen (ook theoretisch)
leiden tot integratie of assimilatie. Seksuele verschillen daarentegen wist men
niet uit, tot Judith Butler en anderen stelden dat gender – iemands identiteit als
man, vrouw en de varianten daarop – net zo goed een performatief karakter
heeft: de samenleving, niet alleen het Y-chromosoom, maakt iemand tot man of
vrouw, met alle sociale, culturele en zelfs biologische implicaties vandien.

‘My Nemesis’ gaat diep in op de kern van deze overgevoeligheid, meer bepaald
op de vraag hoe vrouwen hun seksuele identiteit kunnen en mogen
representeren, in eerste instantie in de kunst, en hoe ze daarmee de mannelijke
zelfverzekerdheid – toxisch of niet – kunnen bestrijden en zelfs vernietigen. ‘My
Nemesis’ is de afstudeervoorstelling van Manizja Kouhestani aan KASK Drama. Ze



maakte deze productiee samen met Fiene Zasada. Hun personages zijn twee
hedendaagse kunstenaars in de diaspora. Katarzyna Kozyra (Fiene Zasada) is een
Pools-Joodse kunstenares die, naar eigen zeggen ‘ruwe en uitdagende portretten
maakt van gemarginaliseerde lichamen’. Banasha Suleimankheil (Manizja
Kouhestani) is een Afghaanse kunstenares, die haar intieme trauma’s tot
onderwerp maakt, en daarbij de male gaze trotseert door haar vagina als ‘wapen
en canvas’ in te zetten.

We zien op de scène een gedeelte van een retrospectieve tentoonstelling van
Kozyra. Daarin thematiseert ze ook haar rivaliteit met Suleimankheil. Ze staat op
het punt om met de sculptuur ‘Abortion Table’ een performance te doen, maar
deze metalen tafel met opzichtige littekens is ingenomen door Suleimankheil: zij
blijkt een geest te zijn, verwond aan haar gezicht en haar been, na haar
zelfmoord. De verwijten aan elkaar zijn genadeloos, en komen erop neer dat ze
elkaar wederzijds van narcisme betichten, zij het om uiteenlopende redenen.

Suleimankheil exposeert haar eigen lichaam, ze
reproduceert haar vulva in geboetseerde
kauwgom, ze verfilmt haar eigen seksleven, ze
schildert met haar menstruatiebloed…

Suleimankheil exposeert haar eigen lichaam, ze reproduceert haar vulva in
geboetseerde kauwgom, ze verfilmt haar eigen seksleven, ze schildert met haar
menstruatiebloed, ze haalt een tekst, een manifest uit haar vagina – zoals Carolie
Schneemann ooit deed – en ze leest dat voor. Dat zou allemaal op
zelfgenoegzaamheid én zelfmedelijden kunnen wijzen, een perverse
combinatie.

Omgekeerd wijst (de geest) van Suleimankheil Kozyra erop dat zij met haar
voyeuristische installaties en performances haar persoonlijke trauma’s op
anderen projecteert, dat zij zich de intimiteit én het leed van anderen toeëigent,
dat zij zichzelf nooit durft tonen. Kozyra filmde namelijk heimelijk naakte
vrouwen in een badhuis, of ze organiseerde een kopieuze maaltijd met een
soundscape van kreten van levend verbrande mensen, of ze kampeerde met
haar man honderd dagen aan de poort van Auschwitz.

Soms vinden ze elkaar kortstondig in een gedeeld gevoel van kwetsbaarheid,
van lijden onder de male gaze. Maar het artistieke antwoord dat ze geven bevalt
de ander nooit. Kozyra verdraagt niet dat Suleimankheil haar eigen lichaam
verandert, met chirurgische ingrepen – anti-esthetische chirurgie eigenlijk – en
daarmee ook een normatief lichaam sculpteert, hoe subversief dat ook moge
zijn. De haat-liefde-verhouding bereikt een hoogtepunt in de afscheidsbrief van
Suleimankheil, die pas écht de mannelijke agressie in zijn rauwste vorm
aankaart, met onthullingen die Kozyra helemaal ineen doen krimpen. Kozyra
probeert nog even haar act op de ‘Abortion Table’ uit te voeren, maar de kracht
is verdwenen. Ze weet dat haar protest tegen de verstrengde abortusregels in
Polen futiel is, vergeleken met het lot van Afghaanse vrouwen die eigenlijk niet
meer mogen bestaan, toch niet zichtbaar – maar geeft dat niet duidelijk toe.

Onder de voorstelling zit een soundscape met drone music, die refereert – bij mij
toch… – naar de Newyorkse performance scene van de jaren 1960-70. Een donker,
minimalistisch geluid, dat de excessieve acts van de kunstenaars (in dit geval het
gesprek daarover, ze tonen bijna niets) van een passend gevaarlijke context



voorziet. Dit is de wereld van Karen Finley, Vanessa Beecroft en andere
provocatieve boegbeelden van de ‘tweede feministische golf’. Hier gaan de
vragen echter over eigentijdse kwesties zoals culturele toeëigening, de
intimiderende male gaze en de sluimerende rape culture.

Hoewel ‘My Nemesis’ grotendeels een praatstuk is, zij het met vele explosieve
stemverheffingen, spreken beide actrices wel met hun hele lichaam. Zonder veel
exposure, ver weg van verleidelijkheid, maar wel met ongecontroleerde
bewegingen en vocale uitwassen: geen gezellig gesprek. Kouhestani is fragiel, ze
speelt tenslotte een spook uit het dodenrijk, haar spel is opmerkelijk ingetogen.
Ze had last van stemproblemen, bij de voorstelling die ik zag, waardoor ze
wellicht meer ingetogen klonk dan bedoeld. Ze suggereert uitbarstingen, met
enige verbeelding kan je die ook horen. Toch is het opmerkelijk dat haar spel
contrasteert met het fysieke exhibitionisme van haar personage.

De twijfels over hoe je vrouwelijke identiteit
moet representeren, of het nu over gender of
sekse gaat, zijn tastbaar, helder, aangrijpend bij
momenten.

Zasada is uitbundiger, iets gevaarlijker ook in haar bewegingen en klanken,
terwijl haar personage zichzelf, als kunstenares, amper blootgeeft en haar
trauma’s projecteert op anderen die vaak ongewild tentoongesteld worden. Het
contrast oogt wat artificieel, maar dat heeft waarschijnlijk veel te maken met de
fysieke conditie van Kouhestani. Met alle begrip, dus. De twijfels over hoe je
vrouwelijke identiteit moet representeren, of het nu over gender of sekse gaat,
zijn tastbaar, helder, aangrijpend bij momenten. Ik begrijp waarom witte
cismannen zich bedreigd kunnen voelen door de brutale gestes van deze
kunstenaars, zoals ze dat destijds ook waren bij het aanschouwen van Karen
Finley of Annie Sprinkle, of zelfs van een comédienne als Anne Deavere Smith en
andere performers.

De conclusie van de voorstelling is verontrustend, de vraag is of je deze
traumatische verhalen, die willens nillens aanklachten zijn tegen een brutaal én
subtiel patriarchiaat, anders kan vertellen dan door de narcist in ieder van ons
(dus zeker ook in Katarzyna Kozyra en Banasha Suleimankheil) los te laten. Het
persoonlijke is politiek, of course, maar dat heeft pijnlijke gevolgen, en vrouwen
vangen de meeste klappen op. De (existentiële) onzekerheid van sommige
nadrukkelijke cismannen valt in het niet bij de eeuwenlange vernederingen van
wie niet in dit kader past. Dat legt het twistgesprek in ‘My Nemesis’, dat uitloopt
op een bizar offerritueel, schrijnend bloot.

Ook nog dit: ik begreep niet echt waarom ‘My Nemesis’ in het Engels wordt
gespeeld. De taal mist poëzie. Ik begrijp wel dat de feministische tirades willen
klinken als Valerie Solanas S.C.U.M. Manifesto – die alle mannen in stukken wilde
snijden. Maar het Engels, voor geen van beiden moedertaal, maakt de
conversaties kunstmatiger, zonder een nuttig ‘vervreemdend’ effect.         


