
pzazz

Jeanne
SANDERIJN HELSEN &
DE STUDIO

Jeanne d'Arc
tussen
middeleeuwse
maagd en
superwoman

Klaas Tindemans
Gezien op 01 februari 2025
De Studio, Antwerpen

Verbazend hoe de heilige Jeanne d’Arc tot de
verbeelding blijft spreken. Tom Lanoye (‘Bloed en
Rozen’) ensceneerde de tegenstelling tussen haar
maagdelijkheid en de wreedheid van Gilles de
Rais, generaal in haar leger. De voorstelling
‘Jeanne’ van Sanderijn Helsen zocht elders
inspiratie, namelijk in de leefwereld van jonge
mensen, adolescenten. 

0 5  F E B R U A R I  2 0 2 5
Wat maakt Jeanne d’Arc tot één van de meest tot de verbeelding sprekende
historische figuren? Zo populair dat zoveel theaterauteurs en filmmakers, van
Shakespeare tot Brecht, van Dreyer tot Bresson, het nodig vonden zijn (of haar, al
te zelden) visie op de ‘maagd van Orléans’ te geven. Al tijdens haar korte leven
(1412-1431) schreef Christine de Pizan een lofdicht op Jeanne d’Arc, en het zou
nooit ophouden. Jeanne d’Arc zou door de meest uiteenlopende politieke
figuren, van Jean Jaurès tot Marine Le Pen worden gebruikt. Meestal
geromantiseerd, altijd gestold tot een mythologisch symbool, maar zelden met
oog voor de machtsstrijd – tussen feodale heersers, tussen kerkelijk en wereldlijk
gezag – waarin zij zich liet gebruiken én waarvan zij het slachtoffer werd. Eerst
de bevrijdster van Frankrijk, die de slappe koning Charles VII op de troon hielp,
daarna een heks waarop de toenmalige theologische elite zijn misogyne angsten
kon afreageren. Nauwelijks twintig jaar na haar dood werd Jeanne d’Arc al
gerehabiliteerd, hoewel haar beulen ongestraft bleven. In het begin van de 20ste

eeuw, in tijden van een reactionair katholiek reveil, werd Jeanne d’Arc zalig en
vervolgens heilig verklaard. Met zijn ‘Saint Joan’ schreef George Bernard Shaw
een sluwe parabel over intriges in paleizen en sacristieën. Nog sluwer was
Bertolt Brechts ‘Die Heilige Johanna der Schlachthöfe’, over een braaf-christelijke
weldoenster die zich tot syndicaal militante ontpopt. Iedereen maakt zijn eigen
Jeanne. 

Maar Sanderijn Helsen is heel anders vertrokken. Met een groep jongeren
resideerde ze een tijdlang in Het Lab, het atelier voor jeugdtheater in Hasselt,
waar ze hen confronteerde met de figuur van Jeanne d’Arc. Dat leverde



verassende indrukken en ideeën op: de middeleeuwse Jeanne d’Arc deed hen
denken aan Greta Thunberg, YouTuber Acid en Martin Luther King, de Inquisitie
was zoiets als de Taliban. Duidelijk werd alleszins dat ze Jeanne niet zagen als
een fossiel uit een ander tijdperk, maar als een figuur die blijft inspireren.
Opmerkelijk is wel dat haar moed, haar onverzettelijkheid, haar uitgesproken
meningen gewaardeerd en herkend werden door de jongeren. Maar je komt
weinig meer te weten over waar Jeanne d’Arc daadwerkelijk voor stond, behalve
voor die strijdlust. Welke zaak verdedigde ze écht? Een geïdealiseerd beeld van
Frankrijk, een uitgezuiverd geloof, een aanklacht tegen feodale structuren? Die
stap zetten de jongeren, te oordelen aan de moodboards en notities die ze
deelden, net niet. De voorstelling doet dat ook niet echt, en dan blijft de eerste
vraag hangen: waarom spreekt Jeanne nog steeds zo tot de verbeelding? 

Beeld en klanken in ‘Jeanne’ verwijzen nauwelijks naar de Middeleeuwen. We
zien drie vrouwen aan een tafel met elektronica (maar ook met blokfluiten) die
muziek maken die aarzelt tussen vlotte elektropop en de donkerte van iemand
als Fever Ray. Op de achtergrond worden beelden geprojecteerd die soms
abstract zijn, soms vaag verwijzen naar een werkelijkheid van oud en nieuw
geweld. Maar die visuals in een scenografie van Eric Engels hebben nooit de
pretentie om een historisch kader te scheppen. De scherpte van de stemmen
valt meteen op, zet letterlijk de toon.

Sanderijn Helsen kondigt zichzelf aan als Jeanne, in casual kleren met een beetje
glamour. Ze spreekt in de eerste persoon, maar ze is zich ervan bewust dat ze
zich in 2025 bevindt en niet meer in de Middeleeuwen. Die actualiteit zal ze de
hele voorstelling volhouden. Ook al lijken sommige elementen in haar verhaal
misschien vandaag voorbijgestreefd, bij nader inzien zijn ze nog steeds aan de
hand. Of het nu gaat over het testen van de maagdelijkheid bij sommige
(religieuze) gemeenschappen. Of het feit dat vrouwen zich zo mannelijk mogelijk
moeten voordoen om autoriteit uit te stralen (zeker in het leger). Beide zijn
helaas nog geen verleden tijd.

Welke zaak verdedigde Jeanne d’Arc écht? Een
geïdealiseerde beeld van Frankrijk, een
uitgezuiverd geloof, een aanklacht tegen
feodale structuren, of iets helemaal anders? Die
denkoefening zetten de jongeren die Sanderijn
Helsen ondervroeg niet. 

Van bij de opening van het stuk suggereert Jeanne dat het haar niet te doen is
om een verslag van een Europese oorlog, maar om wat zich in haar hoofd
afspeelt. Hier hoor je onrechtstreeks de stem van de jongeren die Helsen
bevroeg. Dat blijkt ook uit de online lesmap met notities van de jongeren. Daar
lees je dat ze erg inzitten met mentaal welzijn, ook al valt die term niet:
onzekerheid over identiteit, over (gebrek aan) daadkracht, over de relevantie van
meningen, over de (vermeende) vijandigheid van de volwassen wereld. Ze
klampen zich vast aan het symbool Jeanne d’Arc, en de Jeanne van Sanderijn
Helsen is bereid die verantwoordelijkheid op te nemen, zo lijkt het.

Ze hoort stemmen, die haar steeds nadrukkelijker dwingen om Frankrijk te
redden, maar ze associeert die niet – zoals het traditionele verhaal wil – met
God, heiligen of aartsengelen. Het zijn stemmen die, in het ergste geval, als



‘schizofrenie’ kunnen gediagnosticeerd worden, maar die wellicht iedere
jongere hoort die moeizaam leert hoe je indrukken, gedachten en emoties moet
filteren. 

Natuurlijk is de ‘goddelijke’ opdracht van een middeleeuws herderinnetje dat
een leger moet leiden niet meteen het meest hippe onderwerp voor een
adolescent in deze tijden, maar de jongeren van vandaag identificeren zich ook
met superhelden uit de comics die bovenmenselijke taken op zich nemen,
geholpen door even bovenmenselijke krachten. Niet zo ongewoon dus, Jeanne
d’Arc als superheldin. Dat dit soort fascinatie gelinkt wordt aan mentaal welzijn,
inclusief het risico om in de psychiatrie te belanden, dat is wel een verrassend
inzicht. De tocht van Jeanne van haar schapenweide naar het hof van de
kroonprins krijgt ook een scenische vertaling in de bewegingen van de
muziektafel, op wieltjes. De stemmen die prominent hoorbaar blijven, zij
wandelen mee met de vertelling van Jeanne, steeds meer gejaagd. Tot alles
blokkeert, wanneer Jeanne gevangen is genomen. Helsen blijft in het midden
van de scène staan.

 Jeanne verdubbelt zichzelf, ze kijkt naar een
lege plek waar haar lichaam opbrandt, terwijl
ze zelf buiten de tijd en buiten de
vergankelijkheid staat, herleid tot haar icoon     
  

De tafel met klanken, met Diependaele en Brown, wordt achter haar gefixeerd.
Zij blijven stemmen produceren, maar die zijn niet meer hemels… ze komen uit
de stinkende krochten van de geest. Jeanne vertelt, relatief rustig, waarom alle
beschuldigingen onterecht zijn. Ze zegt dat zowel haar persoon als haar
bovennatuurlijke opdracht uitgebreid onderzocht werd door de entourage van
de dauphin, dat ze ook altijd zelf de keuze had en dat ze de stemmen als oprecht
en authentiek beschouwde. Maar de nieuwe stemmen van de Inquisitie hebben
die nuances niet gehoord, of ze willen die niet horen. Ze veroordelen haar tot de
brandstapel, en ze ondergaat haar lot. Jeanne verdubbelt zichzelf als het ware:
ze kijkt naar een lege plek waar haar lichaam opbrandt, terwijl ze zelf buiten de
tijd en buiten de vergankelijkheid staat. Ze is herleid tot haar icoon, dat de dood
aanschouwt en de as ziet wegwaaien. We zien dit allemaal niet, maar haar
woorden zijn beeldrijk genoeg.     

  Meer over de actuele fascinatie voor een krijgszuchtige maagd uit de
Middeleeuwen, speelbal van een ingewikkelde strijd tussen feodale heersers en
klerikale intriganten, viel er niet te vernemen. Zoals ook de idee van
gerechtigheid bij de ‘goede’ superhelden een vaag, zo niet inhoudsloos begrip is,
is ook hun moralisme een façade voor een bedenkelijk meritocratische
boodschap. Maar ook ik ging ook ooit gretig naar ‘Superman’ kijken, hoewel
Fassbinder en Pasolini beter pasten bij het cultureel kapitaal dat ik probeerde te
vergaren. Die leegte is misschien de essentie, zolang men maar niet doet alsof de
superheld wel iets zinnigs te vertellen heeft. Dat alles maakt het lastig bij deze
Jeanne die, ondanks de nonchalante maar geëngageerde verteltoon, toch de
dringende behoefte voelt om een boodschap te verkondigen. Iets over mentaal
welzijn, over hoe je met die stemmen in je hoofd moet leren omgaan. Of
misschien over hoe teveel aan idealisme en daadkracht tot je eigen ondergang
leidt? 



De monoloog klinkt (te) vaak didactisch, maar mist focus. Wie of wat hebben we
gezien, een uur lang? Ik twijfel geen moment aan de oprechtheid van het
onderzoek dat Sanderijn Helsen met de jongeren verrichtte. Ze graven in hun
ziel, ze geven dingen prijs die ze anders angstvallig verborgen zouden houden.
Kunst emancipeert, om het wat hoogdravend uit te drukken. Maar het
eindresultaat bij de minder geëngageerde toeschouwer is nogal mak. We krijgen
een verhaal te zien en te horen zoals we verwacht hadden. Maar wat doe je met
iconen, anders dan ze wegzetten als figuur uit een ‘Marvel-achtig’ universum?
Ook al blijf je ver weg – gelukkig – van de gewelddadige manipulatie van het
verleden zoals in bijvoorbeeld een game als ‘Assassin’s Creed’, dan nog moet het
spannend blijven, en durven schuren. Het hoofd van Jeanne d’Arc zou op barsten
moeten staan, met zoveel elkaar tegensprekende stemmen. De in zichzelf
gekeerde afstandelijke Jeanne – kijkend naar de eigen brandstapel – is mooi,
maar dit beeld is te weinig het gevolg van een beklijvend gevecht, van een
lichamelijke en mentale strijd.         


